
En cierta ocasión le preguntaron al maestro Kurt Pahlen, famoso musicólogo y 
compositor austriaco, cómo definiría él la música. El regente confesó que esa 
interrogación le sorprendió, pero para no dejarla sin responder dijo: «La música es un 
fenómeno acústico para los prosaicos; un problema técnico de melodía, 
armonía y ritmo para los profesionales; una expresión del alma que nos 
puede elevar al infinito y que encierra todos los sentimientos humanos, para 
los que verdaderamente la aman de todo corazón». 
Pahlen se refería a la música como un todo, en cuanto arte. No obstante, hay un estilo de 
música que se identifica particularmente con esa definición: el canto 
gregoriano. 

¿Cómo definir el canto gregoriano? 

Una respuesta técnica a tal pregunta sería la siguiente: se trata de una música 
monódica, diatónica, modal y de ritmo libre… Pero, a fin de cuentas, ¿qué 
significan estos términos? Consideremos cada uno de ellos. 

Monódica. A diferencia de la polifonía, en el gregoriano todas las voces cantan 
una sola melodía. 

Diatónica. El canto gregoriano usa únicamente la escala diatónica, constituida por 
la secuencia natural de los sonidos, con solo un accidente, el si bemol. 

Modal. Se sabe que la música moderna utiliza todos los sonidos de la escala musical, pero 
es la nota final, la de reposo y conocida como tónica, la que define su tonalidad. El 
gregoriano no es tonal, sino modal, es decir, la secuencia de tonos y semitonos 
dentro de la escala define el modo, una forma de ser propia. 

De ritmo libre. Las notas de la pauta gregoriana no tienen un valor medido 
absoluto, como en la música moderna. Su valor fundamental consiste en lo que 
llamamos tiempo simple o tiempo silábico, el cual es indivisible. 

Sin embargo, estas cuatro características no responden del todo a nuestra pregunta, pues el 
gregoriano comprende algo más: se trata del canto litúrgico oficial de la Iglesia 
Católica de rito latino, por lo tanto, el que se usa públicamente con la finalidad de 
alabar a Dios y obtener la santificación de los fieles, objetivo de la liturgia. En 
efecto, así como el demonio se vale de los sentidos del hombre para tentarlo, 
también la Iglesia puede alentarlo a la práctica de la virtud a través de estos 
mismos sentidos como, por ejemplo, por medio de la audición. 

Además, el canto gregoriano simboliza la unidad y la santidad de la Iglesia: 
unidad porque se sirve de una única melodía y lengua, el latín; santidad 
porque utiliza textos, en mayor parte, de la Sagrada Escritura. Esos dos aspectos lo 
convierten en la música religiosa por excelencia en Occidente, en toda la fuerza del 
término. 

Un canto pobre, casto y obediente 



Según Dom Jean Claire, maestro del coro de la abadía de Solesmes de 1975 a 2000, el 
canto gregoriano pareciera «profesar» los tres votos religiosos: 

De pobreza, porque es simple, monódico; en él prevalece la unidad. Y tampoco 
incluye acompañamiento instrumental. 

De castidad, ya que no suscita pasiones en el hombre, sino, por el contrario, invita 
a la paz de espíritu y a la serenidad, refleja lo sagrado y alimenta la fe. 

De obediencia, pues su razón de ser consiste en servir al texto litúrgico. La 
melodía está subordinada a la letra, que lleva un mensaje místico y espiritual. 

El gregoriano, por tanto, es una oración cantada, un verdadero diálogo con el 
Creador y un acto de alabanza a Él, pudiendo ser comparado a un incienso verbal. Según 
la definición del Prof. Plinio Corrêa de Oliveira, se trata de la «música que tiene 
la cualidad incomparable de expresar la actitud perfecta, el exacto grado de luz 
del alma recta y verdaderamente inocente cuando se pone ante Dios».2 

Apogeo y difusión 

A finales del siglo VI, subió al solio pontificio la figura que daría nombre al 
canto litúrgico oficial de la Iglesia: San Gregorio Magno. Este Papa ciertamente 
compuso algunas melodías, pero su principal acción fue la de reformar y 
perfeccionar los cantos que ya existían, seleccionar y ordenar las piezas, dándole a 
cada una su sitio en el ciclo litúrgico.  

Más tarde, a mediados del siglo VIII, el canto litúrgico de Roma entró en la 
Galia, a petición del soberano franco Pipino el Breve, cuyo propósito 
era sustituir al canto galicano. No obstante, lo que sucedió en realidad fue la 
fusión de ambos. El repertorio romano impuso su texto, estilo y arquitectura modal, 
pero revestido con la ornamentación de los cantos galicanos. El resultado fue lo que 
podríamos llamar canto romano-franco, el cual un siglo después sería bautizado 
con el nombre de gregoriano en honor del papa San Gregorio. 

Aunque sería Carlomagno quien terminaría nombrando el canto Gregoriano como el modo 
de canto oficial del Imperio. 

Surgió entonces el gran reformador e incrementador de la música occidental, el 
monje benedictino Guido d’Arezzo, que instituyó el tetragrama para la pauta 
gregoriana e insertó las claves de do y fa, permitiendo así la alteración de la 
extensión de las notas. Otra innovación introducida por él se refiere a la 
nomenclatura de las notas, que hasta aquel momento eran identificadas según el 
método alfabético griego: A (la), B (si), C (do), D (re), E (mi), F (fa) y G (sol). Basándose en 
un himno a San Juan Bautista, en donde cada inciso empieza en un grado de la escala 
musical, Guido nombró las notas musicales como las conocemos hoy. 

https://revistacatolica.org/historia-y-espiritualidad-del-canto-gregoriano/#_edn2

